Okuli 2021 - Eph 5,1-8a

1 So folgt nun Gottes Beispiel als die geliebten Kinder 2 und lebt
in der Liebe, wie auch Christus uns geliebt hat und hat sich selbst
fiir uns gegeben als Gabe und Opfer, Gott zu einem lieblichen
Geruch. 3 Von Unzucht aber und jeder Art Unreinheit oder
Habsucht soll bei euch nicht einmal die Rede sein, wie es sich fiir
die Heiligen gehort. 4 Auch schandbare und narrische oder lose
Reden stehen euch nicht an, sondern vielmehr Danksagung. 5
Denn das sollt ihr wissen, dass kein Unziichtiger oder Unreiner
oder Habstichtiger - das sind Gotzendiener - ein Erbteil hat im
Reich Christi und Gottes. 6 Lasst euch von niemandem verfiithren
mit leeren Worten; denn um dieser Dinge willen kommt der Zorn
Gottes Uber die Kinder des Ungehorsams. 7 Darum seid nicht ihre
Mitgenossen. 8 Denn ihr wart frither Finsternis; nun aber seid ihr
Licht in dem Herrn. Lebt als Kinder des Lichts;

Liebe Zuhorerinnen und Zuhorer,

es wird ja behauptet — und ich glaube an dieser Behauptung ist
wirklich etwas dran - dass man im Laufe der Jahrzehnte sich
immer mehr in Lebensweise und Charakterziigen den eigenen
Eltern annahert! Als Jugendlicher und junger Erwachsener lehnt
man sich gegen die Welt der Eltern und der Erwachsenen auf, man
will eigene, neue, andere, kreative und vor allem selbststandige
Wege gehen. Aber dann im Lauf der Jahre, im Prozess des eigenen
Alterwerdens, wenn man plétzlich Verantwortung fiir die eigenen
Kinder tragt, dann entdeckt man plotzlich Ziige an sich selbst, die
dem friither ungeliebten Vorbild der Eltern immer ahnlicher
werden.

Wenn ich an meinen Vater zuriickdenke, dann war sein
Lebensgefiihl von den Erfahrungen gepragt, die er als junger
Mensch erlebt hatte. Kurz vor dem Abitur von der Schulbank weg
als Flakhelfer eingezogen, dann in Gefangenschaft, fern von der
Familie, und wenn ich an unsere eigenen Kinder denke, dann
denke ich, wie man auch mit 17 oder 18 immer noch auf das
Elternhaus angewiesen ist. Es kam die Ruckkehr in ein vollig
zerstortes Stuttgart, ein Studium unter schwierigsten



Bedingungen, vor allem immer das Wissen, dass die grofden Ideale,
die einem ein Regime in Kindheit und Jugend eingeimpft hatte,
sich plotzlich als triigerisch und falsch erwiesen.

Es war sicherlich dieser Einfluss, der meinem Vater bestimmte
Charakterziige verlieh: ein grundsatzliches Misstrauen in jede
Form von Autoritdt, eine gesunde Distanz zu jeder Form von
Ideologie, ein wacher politischer Instinkt. Ich erinnere mich an
viele heif$ gefiihrte Diskussionen tiber Alltagsthemen der Politik.

Aber es waren auch andere Charakterziige, die mich mitgepragt
haben: Mein Vater war Ingenieur, Abteilungsleiter bei Mercedes,
was ihn technischen Neuigkeiten gegentiber immer
aufgeschlossen machte. Das gehorte einfach zu seinem Beruf. Und
mir geht es eigentlich ebenso. Dazu kam eine Neugier auf Neues,
er reiste gerne, und zugleich - das hatte sicherlich mit den
Erfahrungen seiner Jugend zu tun - war er neuen Entwicklungen
gegeniiber immer misstrauisch. Und seltsam, so sehr man sich als
Jugendlicher vom Elternhaus abzuldsen beginnt, so sehr entdecke
ich doch heute an mir selbst, wie mich diese Charakterziige
mitgepragt haben.

Hand aufs Herz, liebe Zuhorerinnen und Zuhorer, wer von uns
hatte seinen Kindern noch keine guten Ratschlage und
Ermahnungen mit auf den Weg gegeben! Meistens ist das ein
Vorrecht und eine Domadne der Miitter. Man gebe nur einmal auf
Google den Begriff Mama und Spriiche ein, dann wird man tiber
die Fille der teils amuisanten Beitrage ganz iiberrascht sein. Das
geht im Kindesalter los, mit Ratschlagen und Ermahnungen wie:
Putz dir die Nase, vergiss dein Schulvesper nicht, lern doch mehr,
raum dein Zimmer auf, und je alter wir werden, desto mehr
wandeln sich die Ermahnungen: Fahr nicht so schnell, komm nicht
zu spat nachhause, du musst eben frither ins Bett gehen, lass die
Finger vom Alkohol, oder fast schon mit Grenziiberschreitung: Ob
das der Richtige, ob das die Richtige ist?

Ratschlage und Ermahnungen konnen lastig sein, nicht nur fur die,
die sie empfangen, sondern auch fiir die, die sie aussprechen.



Denn eigentlich will man die Beziehung zu einem anderen nicht
durch so etwas belasten. Dann aber siegt doch irgendwann die
Sorge, und Sorge fiir andere entspringt der Liebe. Man kann es
drehen und wenden, wie man will, man kann Ratschlage
verabscheuen, belacheln, in den Wind schiefden, aber letztlich sind
gute Ratschlage und Ermahnungen Ausdruck der Liebe, die Eltern
fir ihre Kinder empfinden.

Auch der Apostel Paulus hat Kinder, ich meine das in einem
geistlichen Sinne. Paulus nimmt ungeheure Gefahren auf sich, er
zieht allein oder mit seinen Mitarbeitern durch den vorderen
Orient, durch Kleinasien, d.h. die heutige Turkei, bis nach
Griechenland fihrt ihn sein Weg. Das war keine Komfort-Reise,
mit Betten in einem 4-Sterne Hotel, mit einem gelandegangigen
Fahrzeug, beschiitzt und bewacht durch Bodyguards, sondern ein
gefihrlicher Weg zu Fuf}, oftmals mit einer Ubernachtung unter
freiem Himmel und in eisiger Kailte, stindig den Gefahren des
Weges ausgesetzt, den Gefahren fiir die Gesundheit, den Gefahren
durch Uberfille, und natiirlich auch die Unsicherheit, wo man am
nachsten Tag sein und wie man dort empfangen wiirde.

Unter solchen Bedingungen zieht Paulus mit seiner Botschaft
durch die Lande: Er mochte Menschen mit der frohen Botschaft
von Jesus dem menschgewordenen Sohn Gottes bekannt machen.
Und uberall dort, wo er Erfolg hat, bilden sich erste Gemeinden,
Keimzellen des christlichen Glaubens. Die Menschen sind von den
Worten des Paulus begeistert, sie andern nicht nur ihr Leben und
ihren Lebensstil, sie andern ihren Glauben. Wenn es etwas gibt,
worin Menschen besonders verwurzelt sind, dann ist es ihr
Glaube. Wir kennen das von uns selbst: Wie sehr haben Eltern und
GrofReltern unseren eigenen Glauben und unsere Uberzeugungen

gepragt.

Wie sehr pragen die Grofdeltern mit Ihrem Beispiel das Leben
ihrer Enkel. Wie sehr pragt sich die Frommigkeit der Grof3eltern in
das Herz ihrer Enkel ein. So wird es auch den Menschen damals
ergangen sein, die von Paulus angesprochen werden. Die Botschaft
von Jesus ist fiir sie so bedeutend, dass sie nicht nur ihren



Lebensstil Andern, sondern vor allem ihren seit vielen Jahren
praktizierten Glauben. Diese Menschen glaubten an viele Gotter,
sie gingen in die Tempel, um Opfer darzubringen, Sie beteten zu
Gottern, je nach Lebenslage. Und nun kommt fiir sie eine
Anderung, so radikal, dass sie ihre von Generationen her geprigte
Vergangenheit verlassen und sich dem christlichen Glauben
zuwenden.

Da steht also etwas auf dem Spiel, wenn Paulus sich mit
dringlichen Worten an sie wendet. Diese Menschen sind ihm nicht
egal, sie sind seine Kinder, namlich Menschen, fir die er eine
besondere Zuneigung empfindet, seine Kinder im christlichen
Glauben. Die lasst er nicht einfach im Stich, deren Ergehen ist ihm
nicht egal, fiir sie empfindet er Verantwortung. Es ist ihm nicht
egal, ob sie an den christlichen Gott glauben, dann aber ihre alten
Lebensgewohnheiten beibehalten. Da konnte etwas entstehen,
was die Geborgenheit im Glauben aufs dufderste gefahrden kénnte.
Denn Glaube ohne Lebenspraxis ist ein hohles Konstrukt. Genauso
wie umgekehrt eine Lebenspraxis ohne Glaube seltsam leer
erscheint.

Der Philosoph Jiirgen Habermas hat vor einigen Jahren eine
aufsehenerregende Rede liber das Verhaltnis von Philosophie und
Religion, sowie uber das Verhaltnis von Vernunft und Glaube
gehalten. Er blickt zurtick auf eine lange Geschichte, auf die
Geschichte der Aufklarung, wo sich die menschliche Vernunft von
der Religion emanzipiert, wo plétzlich die Vernunft tiber den
Glauben gestellt wurde. Heute, so sagt er, ist der Glaube an die
Vernunft infrage gestellt! Wenn wir den Wahnsinn politischer
Entwicklungen betrachten, den Hass und die Gewalt, die sich an
vielen Orten dieser Erde auftun, dann merken wir, dass Vernunft
den Glauben braucht, um nicht zu entgleisen. Dazu gehoren
Eigenschaften wie Liebe und Barmherzigkeit, Vertrauen und
Gnade, damit unsere Welt nicht im Hass versinkt, damit nicht
okonomische Zwange immer das letzte Wort haben, damit unsere
Natur nicht zum Teufel geht, damit unsere Erde ein bewohnbarer
Ort fiir den Menschen bleibt.



Paulus hat vor 2000 Jahren dieses Verhaltnis von Glaube und
Vernunft, von Innerem und AufRerem, von Glaube und
Lebenspraxis erkannt. Glaube, der ohne Taten bleibt, ist leer.
Genauso wie Taten leer bleiben, die nicht aus Glauben erwachsen.
Deswegen schreibt Paulus seinen Brief an die Gemeinde in
Ephesus, der heutigen Tiirkei. Und damit seine Worte nicht als ein
moralischer Appell daherkommen, beginnt er seine Worte mit
einem Hinweis: So folgt nun Gottes Beispiel als die geliebten Kinder
und lebt in der Liebe, wie auch Christus uns geliebt hat und hat sich
selbst ftir uns gegeben als Gabe und Opfer, Gott zu einem lieblichen
Geruch. Allem menschlichen Tun geht das Tun Gottes voraus!
Diesen Weg konnen wir nicht umkehren, wir konnen ihn nicht
infrage stellen. Menschliches Handeln, das Verantwortung tragt,
wachst nicht aus sich selbst, sondern aus dem Vorbild Gottes, aus
dem Vorbild Jesu, dessen Liebe uns zum Vorbild wird.

Da ist dann kein Platz fiir Unzucht, Unreinheit und Habsucht, da
ist dann kein Platz fiir narrische und lose Reden, zumindest dann
nicht, wenn wir dem Vorbild Christi folgen. Und dass wir es nun
richtig verstehen: Paulus schreibt an eine Gemeinde, in der sich
Menschen vom Glauben an viele Gotter, von einem Tempelkult, der
in vielem sehr freiziigig war, hinwendeten zum Glaube an den
einen Gott, den Vater, den Sohn und den Heiligen Geist. Wiirde
Paulus heute an uns schreiben, dann wiirden hier wohl andere
Ermahnungen stehen, denn das was Paulus zu sagen hat, war
zeitbezogen, auf eine bestimmte Situation hin gemiinzt.

Was hitte er uns heute zu sagen? Heute im Jahr 20217 Was hatte
er uns zu sagen uiiber den modernen Goétzendienst? Ware es mehr
personlich, tiiber unseren Umgang mit dem Leben? Ob wir es hoch
schéatzen, als ein Geschenk Gottes? Ob wir unser Leben mit Freude
und Begeisterung leben, oder es als eine Last empfinden? Ob wir
unser Leben in gegenseitiger Flirsorge fiihren? Gerade jetzt, wo
ein Virus uns einsam macht, verwundbar, verzweifelt?

Was waren die modernen Gotzendienste? Im Umgang mit anderen
Menschen, zwischen Eltern und Kindern, zwischen Ehepaaren,
Freunden, Nachbarn? Ich weifd es nicht, ich bin nicht Paulus, ich



habe nicht die Vollmacht, in der der Apostel redet, ich kann nur
horen und versuchen zu verstehen. Und mich selbst beobachten
und mir selbst die Frage stellen, wo heute Paulus mir etwas
Unangenehmes zu sagen hatte? Vor allem aber, liebe Zuhorerinnen
und Zuhorer, misste ich mich fragen lassen, ob ich denn vor allen
Ermahnungen das Eine richtig verstanden und verinnerlicht habe,
das Eine, das Paulus ganz an den Anfang seiner Worte gesetzt hat,
das Vorbild Christi, das es nachzuahmen gilt, die Liebe, mit der er
sich fiir andere Menschen und damit auch fiir uns eingesetzt hat.

Es geht bei diesen Fragen um etwas, um den Erbteil am Reich
Christi, wie Paulus schreibt, die Teilhabe am Reich Gottes. Nicht
als Drohung, sondern ein Fingerzeig fiir die Gegenwart vor einem
drohenden Zu spat! Jetzt gilt es, unseren Glauben zu leben, jetzt.
Deswegen will Paulus uns die Augen 6ffnen, passend zum Sonntag
Okuli. Und damit wir angesichts unserer eigenen Schwachheit zu
glauben und zu leben nicht verzweifeln, erinnert uns Paulus am
Ende unseres Predigttextes an ein grof3artiges Geschenk Gottes:
Denn ihr wart friiher Finsternis; nun aber seid ihr Licht in dem
Herrn. Lebt als Kinder des Lichts. Ob es auch fur mich gilt? Bin ich
Licht in dem Herrn? So einen Satz kann ich mir niemals selbst
sagen, ich muss ihn mir immer wieder sagen lassen. Auch heute.

Amen



