Sexagesimae 2021 - Lk 8,4-9

[4] Als nun eine groRe Menge beieinander war und sie aus den
Stadten zu ihm eilten, redete er in einem Gleichnis: [5] Es ging ein
Samann aus zu sdaen seinen Samen. Und indem er sate, fiel einiges auf
den Weg und wurde zertreten, und die Vogel unter dem Himmel
fraBen's auf. [6] Und einiges fiel auf den Fels; und als es aufging,
verdorrte es, weil es keine Feuchtigkeit hatte. [7] Und einiges fiel
mitten unter die Dornen; und die Dornen gingen mit auf und
erstickten's. [8] Und einiges fiel auf gutes Land; und es ging auf und
trug hundertfach Frucht. Als er das sagte, rief er: Wer Ohren hat zu
horen, der hore!

Liebe Gemeinde,

machen wir einen Selbstversuch: Wie wiirden wir einem anderen
Menschen ein ,Quadrat” erklaren? Vielleicht wiirden wir es ihm
aufzeichnen, oder mal eben googeln, auf Wikipedia nachsehen und
mathematisch korrekt sagen: In der Geometrie ist ein Quadrat
(veraltet auch Geviert) ein spezielles Polygon, namlich ein ebenes,
konvexes und regelmaliges Viereck. Das Quadrat ist ein Sonderfall
des Parallelogrammes, des Trapezes, des Rechtecks und der Raute. Fir
die Konstruktion eines Quadrats genligt eine Angabe, z. B. der Lange
der Seite oder der Diagonale.

Ein Quadrat ware also eine leichte Fingertibung. Machen wir es etwas
schwieriger. Wie wiirden wir einem Menschen die Farbe ,rot”
erklaren? Vielleicht wirden wir ihn bei der Hand nehmen und zu
einem roten Gegenstand fiihren, oder mit einem roten Stift einen
roten Strich auf ein Blatt Papier malen, oder ihm vielleicht einen
wunderschonen Sonnenuntergang am Meer zeigen — was aber, wenn
dieser Mensch blind ware! Erklare einem Blinden die Farbe Rot!

Oder erklare einem Menschen den Zauber der Musik, ein
wunderschones Lied, das mitten ins Herz geht, wir kdnnen es ihm
vorspielen. Ob er dasselbe dabei empfindet, wie wir, das wissen wir
nicht, wir kdonnten es ihm aber zeigen — auller er ware taub, was



dann? Konnten wir ihm beschreiben, was Musik ist? Sie mag Musik
nur, wenn sie laut ist — so singt Herbert Gronemeyer Uber ein
Madchen, das nichts horen kann, nur die Basse der Musik splrt sie in
ihrem Bauch.

Und wie erklare ich das Wortchen Liebe? Vor allem jemandem, der
noch nie verliebt war! Sofern es denn einen Menschen gabe, der
darunterfiele. Was wiirde ich dann sagen? Kénnte der beschleunigte
Puls, das Kribbeln im Bauch, die Hochgeflihle, oder auch die Welt, die
nun in einem besonderen Licht erstrahlt, beschreiben, was Liebe ist?
Und was wiirde ein Ehepaar sagen, das seit 50 Jahren verheiratet ist?
Sie wiirden wohl sagen, dass sie nach 50 Jahren nicht unbedingt das
Kribbeln im Bauch verspliren, und dass sie auch nicht ein besonderes
Glucksgefiihl verspiren, wenn sie den anderen nur sehen. Aber sie
wirden wohl sagen, dass die Welt doch viel armer ware, wenn der
andere nicht mehr da ware, und wie sehr man sich aneinander
gewohnt hat, und das nach 50 Jahren, und dass die Worte damals bei
der Trauung eine ganz andere Bedeutung bekommen haben: Und sie
werden sein ein Fleisch, so sind sie nun nicht mehr zwei, sondern ein
Fleisch. Das hat nach 50 Jahren eine ganz andere, eine ganz
besonders tiefe Bedeutung.

Und wie erklare ich einem Menschen den Himmel? Wie erklare ich
den Himmel, wie erklare ich Gott? Kann ich das Gberhaupt? Und
wenn ja, wie? Zunachst einmal — so sage ich mir — mit der groRten
Demut und eigentlich auf den Knien. Denn kein Mensch, wirklich
keiner, kann Gott erklaren, den Himmel nicht und Gott nicht. Die
alten Theologen im Mittelalter waren kluge Kopfe: Deus definiri
nequit - so lautete ein lateinischer Satz, der nichts anderes bedeutet
als Gott kann man nicht definieren! Und in dieser Aussage steckt ein
Akt tiefer menschlicher Demut. Hier verneigt sich der Mensch vor der
GrolSe Gottes, vor dem wunderbaren und tiberraschenden Gott, der
Dinge tut, die sich unserer Berechnung und unserem rationalen
Denken entziehen, der Mensch wird, der leidet und stirbt, der sich
opfert fur die Sinden der Welt, verstehe das, wer will, erklare das,



wer kann, aber eigentlich entzieht sich das, was Gott fiir uns tut, und
damit auch das, was er ist, unserem menschlichen Denken.

Deus definiri nequit —in diesem Satz steckt mehr Weisheit, als in
manchem dicken Buch moderner Theologie. Was macht Jesus? Der
Sohn, der den Vater kennt, aus innigster Gemeinschaft? Was macht
Jesus, als er mitten unter uns Menschen ist? Packt er sein Wissen in
mehrere Bande theologischer Literatur? Ist es nur Selbstironie oder
nicht vielmehr tiefe Demut, dass der grolRe Theologe des 20.
Jahrhunderts, Karl Barth, am Ende seines Lebens in einem Gesprach
mit dem Tubinger Theologen Hans Kiing folgende Worte sagen kann:
Wenn einmal der Tag kommt, da ich vor meinen Herrn zu treten
habe, dann werde ich nicht mit meinen Werken kommen, mit meinen
Dogmatikbanden auf dem Riicken in der ,,Hutte”. Da missten alle
lachen. Dann werde ich auch nicht sagen: Ich hab es doch immer gut
gemeint, ich hatte den guten Glauben. Nein, dann werde ich nur das
Eine sagen: Herr, sei mir armen Stinder gnadig!

Was aber macht Jesus, der, der es wissen muss? Er schreibt keine
Blicher, schon gar keine dicken, sondern er erzahlt Geschichten! So
wie die unsrige heute. Die Geschichte vom Samann, eine Geschichte,
die es in sich hat, die Jesus wohl komponiert hat, die uns in ihrer
Beschaulichkeit etwas einschlafert, sodass wir schnell tiber das, was
in dieser Geschichte anders ist als sonst, hinwegsehen. Da ist also ein
Samann, ein Bauer, der sat. Und er tut dies doch etwas anders als ein
Landwirt es wohl tun wiirde. Er sat und sat. Reichlich und fast schon
wahllos. Heute erledigen das Maschinen, ein Schlepper, der das
Saatgut ausbringt, damals war es Handarbeit, die Alteren kennen das
noch.

Um dieses Bild, das Jesus benutzt, auf moderne Zeiten zu tbertragen,
musste man wohl sagen, dass der heutige Landwirt mit seinem
Schlepper wahrend des Aussaens auch Uiber geteerte Wege, und
verwilderte Streifen am Rand des Ackers fahren miisste, eben
verschwenderisch und sinnlos, zumindest nach menschlichem, oder
besser nach landwirtschaftlichem Ermessen. Der Bauer im Gleichnis



geht mit seinem Saatgut nicht nur verschwenderisch, sondern
eigentlich auch sinnlos um. Denn was bringt es denn, Samen zu
streuen, dort wo festgetretene Pfade sind, wo das Saatgut nicht
aufgehen wird, wo die Vogel es holen und die Sohlen der Stiefel
zertrampeln. Was bringt es denn, Samen zu streuen auf Felsbrocken
und unter Dornen? Die Saat verdorrt, wird erstickt, sie geht nicht auf
und bringt schon gar keine Frucht.

Und einiges fiel auf gutes Land; und es ging auf und trug hundertfach
Frucht. Moment mal, so sage ich mir, hat Luther das richtig
Ubersetzt? Fallt es Ihnen auf? Einiges fiel auf gutes Land! Nicht die
Mehrheit der Samen, sondern einiges. Ich schlage also im
griechischen Urtext nach und siehe da: Hier steht es schwarz auf
weil, heteros, einiges, ein Teil davon, nicht die Mehrheit, sondern ein
Teil. Die Zuhorer Jesu schitteln den Kopf. Sie sind allesamt Manner
und Frauen aus der Landwirtschaft, jeder hatte damals einen Acker
zu bewirtschaften, es ging gar nicht anders, nur so konnte die Familie
Uberleben. Diese Zuhorer schiitteln den Kopf, denn dieser Samann ist
absurd, ist ein skurriler Mensch, einer, der das Saatgut im Uberfluss
haben muss, so verschwenderisch geht man doch damit nicht um!

Die Geschichte, die Jesus hier erzahlt, lebt vom Uberfluss und der
Verschwendung und der Unvernunft. Sie holt die Menschen ab, die
Jesus dort zuhoren. Sie schutteln den Kopf, denn sie wirden es nicht
so tun. Sie lassen sich nicht blenden von der reichen Ernte, denn auch
die hundertfache Frucht ist eben nur die Frucht von einem Teil von
mehreren. Da ist auch noch der Samen auf dem Weg, auf dem Felsen
und in den Dornen. Und dazu der Samen auf dem guten Boden, er
tragt Frucht, aber kann diese Frucht ausgleichen, was dort driiben am
Wegesrand, oder dort driiben auf den Felsen oder unter den Dornen
verlorengegangen ist? Der Sdmann handelt seltsam toricht,
zumindest wenn wir unsere menschlichen MalSstabe als absolut
gelten lassen.

Als er das sagte, rief er: Wer Ohren hat zu héren, der hére! Jesus, wir
haben Ohren, aber ob wir auch das Richtige héren? Ob wir wirklich



verstehen, was du meinst? Wahrscheinlich, so sage ich mir, mlissten
wir Mal3stabe andern, unsere Werte infrage stellen lassen, um zu
verstehen, was du uns zu sagen hast! Das Gleichnis, das Jesus uns
erzahlt, lebt nicht vom Ende her, es geht nicht um die Frucht,
sondern es lebt von seinem Anfang, von einem Samann, der vollig
unverninftig handelt, zumindest nach menschlichen MaRstaben, mit
dessen Tun uns aber Jesus Gott selbst nahebringen mochte.

Eigentlich ist dieser Samann doch ein Mensch, der vollen Einsatz
bringt, er geht hinaus um zu sden, er hat Saatgut im Uberfluss, etwas,
was ihn von uns unterscheidet. Wir haben eben alles nur begrenzt,
und auch der Uberfluss, in dem wir in den westlichen Gesellschaften
leben, sichert uns nicht unser Uberleben, denn der Mensch ist mehr
als Nahrung und Reichtum und Besitz. Unser Samann hat im
Uberfluss und er gibt im Uberfluss. Und was er da tut, ist ein Schlag in
unser Wertesystem, das merkantil, also kaufmannisch, effizient,
betriebswirtschaftlich und volkswirtschaftlich, in einer Kosten-
Nutzen-Rechnung gerechnet, also im Grunde genommen zutiefst
kapitalistisch ist.

Mit Corona kommt nicht nur die Wirtschaft zum Erliegen. Es ist nicht
nur die Sorge um den Erhalt unseres eigenen Wohlstandes. Fir viele,
vor allem die kleinen Selbststandigen, geht es in diesen Monaten um
das nackte Uberleben. Aber die Sorge, die uns alle umtreibt, liegt
vielmehr darin, dass wir so langsam, aber sicher die Grenze
kapitalistischer Werte verspliren. Wir merken so, dass Besitz und
Geld nicht die entscheidenden Werte sind, die ein Menschenleben
pragen, und eigentlich — wenn wir ganz tief hineinblicken in die
Quelle unserer Seele — wiirden wir uns doch alle eine Welt wiinschen,
in der es so freigiebig zuginge, wie im Gleichnis vom Samann, das
man eigentlich als Gleichnis vom unverniinftigen Sdmann bezeichnen
musste.

Das ware doch eine Welt, in der es sich zu leben lohnte, in der wir
befreit ohne Last auf der Seele vorangehen wirden, wenn es sie
denn gabe, eine Welt, in der nicht berechnet wiirde, was es mich



denn kostet, mich fiir eine Sache zu engagieren und einzubringen, in
der das Leben nicht vom Resultat her sondern vom Beginn her
gesehen wirde, nicht mit der Frage, was es denn am Ende bringe,
sondern mit der Frage, wie ich mich einbringen kann und meinen Ton
zur Melodie dieser Welt beitragen konnte, zu einer Welt, in der das
Leben, unser Denken, unser Sein, auch unser Lieben nicht von der
Effizienz getragen wuirde, und auch nicht von einer Kosten-Nutzen-
Rechnung, sondern einzig und allein von dem, was wir von uns
verstromen, eine Welt, in der Menschen nicht nach dem Ergebnis
bemessen wiirden, sondern nach der Art und Weise wie sie sich am
Leben beteiligen.

Liebe Gemeinde, diese Erde ware der Himmel! Irgendwo wissen wir
das tief in uns, manchmal trdumen wir davon, manchmal 6ffnet sich
ein Fenster zu dieser Welt, zu dieser himmlischen Welt, da geht mir
ein Fenster auf und ich blicke hinaus beim Horen einer wunderbaren
Musik, denn Kunst ist zweckfreies Sein, beim Betrachten eines
wunderschonen Bildes, beim Lesen eines Gedichts, in der Begegnung
mit Menschen, in der Liebe zu meinem Partner und zu meinen
Kindern, in der Freundschaft, und auch in der Gemeinschaft — das
alles sind Fenster zu einer anderen, zu einer himmlischen Welt.

Jesus erzahlt eine Geschichte. Er erzahlt eine Geschichte, die unsere
menschlichen Mal3stabe irgendwie auf den Kopf stellt. Diese
Geschichte erzahlt von Gott und vom Himmel! Noch ist der Himmel
nicht da, zumindest nicht dauerhaft, aber Giberall dort, wo Menschen
sich nicht blenden lassen von den Versprechungen der modernen
Wertegesellschaft, Giberall dort, wo Menschen sich dem Trend zu
Effizienz und Berechenbarkeit verweigern, tberall dort, wo Leben
nicht in Zahlen und Moneten aufgewogen wird, dort ereignet sich
schon heute und jetzt ein Hauch von Himmel.

Jesus erzahlt diese Geschichte nicht einfach um der Geschichte
willen, sondern um uns stark zu machen, uns zuzureden, dass wir es
wagen, uns dem allgemeinen Trend zu widersetzen und mitzuhelfen,



dass auf dieser Erde immer wieder einmal ein Fensterchen geoffnet
wird, hin zur himmlischen Welt Gottes.

Amen



