15.10.2020 — Gottesdienst im Pelizausheim Alexandria

Predigt — Mt 12,33-37

33 Nehmt an, ein Baum ist gut, so wird auch seine Frucht gut sein; o-
der nehmt an, ein Baum ist faul, so wird auch seine Frucht faul sein.
Denn an der Frucht erkennt man den Baum. 34 |hr Otterngezlicht,
wie konnt ihr Gutes reden, die ihr bose seid? Wes das Herz voll ist,
des geht der Mund Uber. 35 Ein guter Mensch bringt Gutes hervor
aus seinem guten Schatz; und ein boser Mensch bringt Boses hervor
aus seinem bosen Schatz. 36 Ich sage euch aber, dass die Menschen
Rechenschaft geben miissen am Tage des Gerichts von jedem nichts-
nutzigen Wort, das sie reden. 37 Aus deinen Worten wirst du ge-
rechtfertigt werden, und aus deinen Worten wirst du verdammt wer-
den.

Liebe Gemeinde,

ich empfehle folgendes Experiment:

am Computer den Internetbrowser 6ffnen,

Google aufrufen und folgende beiden Begriffe eingeben:
Baum und Friichte.

Dann auf Bildersuche klicken und schauen, was passiert:
Was sich jetzt 6ffnet, gehdrt zum Schénsten,

was uns die Natur schenken kann!

Es sind Hunderte, ja Tausende von Bildern,

mit satten Griintdnen in allen Schattierungen,

dazu rot, orange, blau, braun,

Blatter und Friichte in allen Formen,

kleine, runde oder stachelige,

kurz, man kann sich daran nicht satt sehen!

Vom Maler Vincent van Gogh wissen wir,

dass er sein Leben lang der festen Uberzeugung war,
dass die schonsten Farben,

das anmutigste Licht von der Natur geschenkt werde.



Und er sah seine Kunst als einen Versuch

mit Farben und Licht zu malen,

das, was ihm die Natur vorgab,

in sich aufzusaugen und auf seine Weise wiederzugeben.
Wenn die Natur Frichte tragt,

dann wird es bunt und reichhaltig!

Diesen Vorgang stellt uns Jesus vor Augen:

Ein Baum ist gut, also wird auch seine Frucht gut sein.
Dagegen ein fauler Baum: Er wird keine guten Friichte tragen.
Und so gibt es den Umkehrschluss:

Aus den Friichten kann man auf den Baum schliel3en.

Sind es gute Friichte, ist es ein guter Baum,

sind es schlechte Friichte, so ist der Baum schlecht.

Bis hierher nicken wir eifrig mit den Képfen,

so wie auch Jesu Zuhorer,

allesamt mit den Vorgangen der Natur bestens vertraut.

Dann aber schlagt der Ton um:

Ihr Otterngeziicht,

wie kénnt ihr Gutes reden, die ihr bése seid?

Wes das Herz voll ist, des geht der Mund (iber.

35 Ein guter Mensch bringt Gutes hervor aus seinem guten Schatz;
und ein béser Mensch bringt Boses hervor aus seinem bésen Schatz. —
Da weht ein kalter Hauch!

Da wird aus dem beschaulichen

und farbenfrohen Bild

von Friichten und Baum

plotzlich eine eisige Ansage: Ottergeziicht!

Also eine Schlangengrube,

die Otter ist bekanntermaRen eine Giftschlange.

Das seid ihr, sagt Jesus zu seinen Zuhorern.

Fast schon eine Beleidigung aus dem Mund Jesu:
Wie konnt ihr Gutes reden, die ihr bése seid.
Stimmt das wirklich?



Naturlich kann ich mit meinem Munde auch Bdses reden.

Aber gilt das generell?

Versuche ich nicht auch mit meinen Worten Menschen zu ermutigen,
aufzurichten, zu starken, zu trosten, und dann das?

Da muss man wohl, wie immer in der Bibel,

noch einmal genauer nachlesen

und abwagen und bedenken.

Hat Jesus, so frage ich mich,

ein so negatives Bild vom Menschen?

Oder gibt es da feine Nuancen,

solche, die wir zu bedenken haben?

Und was kdnnen uns die Generationen vor uns dartber sagen?
Luther zum Beispiel?

Was war mit ihm?

Er war sich sicher,

dass der Mensch ein Reittier ist,

ein Esel, auf dem immer ein Herr Platz haben kann:
Gott oder der Teufel.

Nun kann man sagen,

dass Luther ein Mensch des Mittelalters war,

fur ihn war der Teufel eine reale Macht,

die immer gegenwartig war.

Aber ich glaube,

dass er es noch ganz anders gemeint hat.

Luther war ein guter Psychologe.

Er sah sich selbst und seine Zweifel und Zerrissenheit,

und er war sich sicher,

dass das nicht nur fir ihn,

sondern auch fir andere gilt.

Er wusste,

dass man sich im Leben den reinen Glauben nicht bewahren kann,
sondern dass da Krafte an uns zerren.

Da mochten wir auf der einen Seite

Gott vertrauen,



weil wir wissen,

dass wir von ihm Gutes bekommen.

Und zugleich stellen sich Zweifel ein,

Fragen, manchmal auch Uberdruss,

all das, was uns von Gott wegbringen mochte.
Siehst du, wirde Luther heute sagen,

hier ist der Teufel am Werk,

hier will dich etwas vom guten Kern wegfihren.

Deswegen war sich Luther sicher,

dass der Mensch ein Reittier ist.

Entweder sitzt da Gott im Sattel oder der Teufel.

Und beide sind miteinander im Streit,

allerdings, darin war sich Luther sicher,

behalt Gott die Oberhand,

denn er hat am Ostermorgen den Teufel besiegt.

Und da ist nun eben beides in uns:

Der faule Baum, der schlechte Friichte hervorbringen wird,
und zugleich auch jener gute Kern,

den Gott in uns setzt und pflegt und hegt,

den wir uns nicht selbst verdanken,

dessen Anwesenheit aber ein umso groReres Geschenk ist.

Und so wird aus unserem Mund wohl beides kommen:

die faulen und b6sen Worte,

fir die wir Rechenschaft geben missen am Tag des Gerichts,
und zugleich jene guten Worte,

die Gott in uns weckt und hegt und pflegt,

ein neuer guter Stamm,

der gute Frichte tragen wird.

Beides ist in uns vorhanden.

Und dass wir nun dabei uns nicht selbst auf die Schulter klopfen!
Wir sind die, die bose sind,

und was Gutes aus uns hervorkommt,

ist das Werk Gottes.

Darin ist sich Jesus sicher,



davon ist Paulus Uberzeugt,
auch Augustin und Luther denken in dieselbe Richtung.

Unserer Eitelkeit schmeichelt das nicht.

Wir wissen um unsere Grenzen und Abgrinde,
aber wir sind doch insgeheim davon Uberzeugt,
dass es mit uns so schlecht nicht stehen kann.
Dass wir das Gute hervorbringen,

weil das Gute in uns wohnt.

Es gibt einen schdnen Satz

des alten griechischen Dichters Sophokles.

Er sagt: Es ist des Menschen Zunge,

nicht die Tat, die alles lenkt.

Will heil3en:

Es kommt immer auf die Absicht hinter unseren Taten an.

Wer das auf sich wirken lasst,

der wird wohl so wie der junge Luther

an sich selbst verzweifeln.

Denn wer kann schon von seinen Taten behaupten,

sie seien alle mit bestem Wissen und Gewissen entstanden.
Wer weill schon um die Motive,

die uns Menschen gerade zu unserem Handeln treiben.
Wer weill um das, was in uns steckt und uns treibt.

Der Mensch ist ein verletzliches Wesen.
Es gibt Dinge, die pragen uns ein Leben lang.
Unser Verhaltnis zu den Eltern,

ihr Umgang mit uns,

ihre Strenge oder Nachsicht,

ihre Konsequenz oder Inkonsequenz,
die Enttauschungen,

die wir ihnen und die sie uns bereiteten,
die Demitigungen, die uns widerfuhren,
ebenso wie all das,

worin wir uns angenommen fihlten.



Das alles pragt uns.

Wir werden nicht einfach so geboren,

wie wir sind,

wir haben eine Geschichte

und in dieser Geschichte schreiben die Menschen,
die wir lieben und die uns begleiten,

mit ihrer Handschrift ihre Kommentare hinein.

Das sind wir, nicht eingleisige Wesen,

die von Geburt an immer so waren,

sondern Menschen mit Geschichte,

mit Hohen und Tiefen,

mit Verletzungen und Krankungen,

ebenso wie den Erfolgen,

die uns mitgepragt haben.

Und wer sich das ehrlich eingesteht,

der mag nun manchmal ebenso wie der junge Luther
an sich selbst verzweifeln.

Denn warum ich als Mensch

in einer bestimmten Situation so reagiere,

wie ich es tue,

das alles ist nicht ein Akt freier Entscheidung,
sondern immer eine Auswirkung meiner Geschichte.
Dass sie mich nicht missverstehen,

wir sind nicht Gefangene unserer Geschichte,

wir haben die Freiheit auch anders zu entscheiden,
aber diese Freiheit wird uns erst dann gewahrt,
wenn wir verstehen,

warum wir so handeln,

wie wir es tun.

Nicht jede gute Tat hat auch wirklich einen guten Beweggrund.
Bonhoeffer war sich sicher —

unsere vermeintlich guten Taten

bediirfen manchmal einer Korrektur Gottes.

Er schreibt:



Ich glaube,

dass auch unsere Fehler und Irrtiimer nicht vergeblich sind,
und dass es Gott nicht schwerer ist,

mit ihnen fertig zu werden,

als mit unseren vermeintlichen Guttaten. —

Ich weil nicht, ob es Ihnen genauso geht wie mir:

diese Worte Bonhoeffers lassen mich befreit aufatmen!
Wenn ich schon nicht verstehe,

warum ich in bestimmten Situationen so handle,

wie ich es tue,

dann kann ich darauf vertrauen,

dass Gott alles,

unsere Fehler und Irrtimer

ebenso wie unsere vermeintlichen Guttaten

zum Besten wenden wird.

Jesu Wort vom faulen Baum

mit den faulen Friichten

fuhrt mich also nicht zu tiefer Verzweiflung,
sondern wendet meinen Blick auf das Handeln Gottes.
lhm vertraue ich, dass er aus alldem,

was ich tue, etwas Gutes werden lasst.
Nicht weil ich gut ware,

das kann ich gar nicht beurteilen,

sondern weil Gott aus meinen Guttaten
und aus dem Bosen, das ich hervorbringe,
etwas Gutes werden lasst.

Amen



