Liebe Gemeindeglieder,

liebe Zuschauerinnen und Zuschauer,
,~Jubilate — Jubelt!* Wie leicht ist es,

im Frahjahr in den Jubel der erwachenden Natur einzustimmen.
Ihr Wiederaufblihen wird in der Osterzeit
zum Sinnbild der Auferstehung.

In diesem Jahr allerdings

sind wir auch sensibilisiert dafur,

dass Karfreitag Ostern vorausgeht,

dass wir uns zwischen den beiden Polen
von Tod und Leben bewegen.

15,1 Ich bin der wahre Weinstock und mein Vater der Weingartner. 2
Eine jede Rebe an mir, die keine Frucht bringt, nimmt er weg; und eine
jede, die Frucht bringt, reinigt er, dass sie mehr Frucht bringe. 3 Ihr seid
schon rein um des Wortes willen, das ich zu euch geredet habe. 4 Bleibt
in mir und ich in euch. Wie die Rebe keine Frucht bringen kann aus sich
selbst, wenn sie nicht am Weinstock bleibt, so auch ihr nicht, wenn ihr
nicht an mir bleibt. 5 Ich bin der Weinstock, ihr seid die Reben. Wer in
mir bleibt und ich in ihm, der bringt viel Frucht; denn ohne mich kénnt ihr
nichts tun. 6 Wer nicht in mir bleibt, der wird weggeworfen wie eine Rebe
und verdorrt, und man sammelt die Reben und wirft sie ins Feuer, und
sie verbrennen. 7 Wenn ihr in mir bleibt und meine Worte in euch
bleiben, werdet ihr bitten, was ihr wollt, und es wird euch widerfahren. 8
Darin wird mein Vater verherrlicht, dass ihr viel Frucht bringt und werdet
meine Junger.

Joh 15,1-8

Liebe Gemeinde,

es ist ein Spagat,

den ich in diesen Tagen erlebe,

ein Spagat zwischen der kirchlichen Tradition
und den Fragen,

die mich umtreiben.

Mit der kirchlichen Tradition will ich beginnen:
Sie gibt uns Heimat,

ich bin mit ihr aufgewachsen,

mit der Sprache der Bibel,

Geschichten von Abraham und Mose,

Jakob und Esau,

Josef und seinen Bridern,

David,

dazu die Geschichten des Neuen Testaments,



die Evangelien,

die Wunder Jesu,

seine Leidensgeschichte,
seine Auferstehung.
Dazu die Psalmen

und die Propheten,
Loblieder,

die aufrichten und Mut machen.
Klagelieder,

die den Verzweifelten
eine Stimme verleihen.

Aber das ist langst nicht

die ganze kirchliche Tradition:

zu ihr gehdren die alten Lieder

und die neuen,

Hymnen der alten Kirche,

die Chorale von Paul Gerhardt,

voller Leidenserfahrung,

voller Gottvertrauen,

gewaltigen Sprachbildern,

die Lieder Jochen Kleppers,

in furchtbarer Zeit entstanden,
Bonhoeffers ,Von guten Méachten®,

die Lobpreislieder,

mit eingangigen Melodien

und perfektem Arrangement.

Ich singe sie beide gerne,

die alten und die neuen Lieder,

weil ich weil3,

dass die Leidenserfahrung eines Paul Gerhardt
Gotteslob munden kann,

und nur der Lobpreislieder singen kann,
der sich mit dem Leid der Menschen auseinandersetzt.

Kirchliche Tradition ist auch

die Feier des Gottesdienstes,

die wir zur Zeit so sehr vermissen,
die Liturgie, die uns so vertraut ist,
die Predigt,

das Abendmahl,

die Gemeinschaft.

Kirchliche Tradition ist auch
Lehrtradition, Dogmen,



das Denken der grol3en Theologen,

nicht zu vergessen die Spiritualitat der Menschen,
die vor mir gelebt haben.

Kirchliche Tradition ist eine Heimat,

ein Refugium,

etwas, worin ich mich berge

und Geborgenheit finde.

Manche verachten das,

sie sagen:

ich brauche doch nicht wiederzukauen,

was andere vor mir gedacht und geglaubt haben.
Ich selbst bin froh tber die,

die vor mir geglaubt, gehofft,

gebangt und geklagt haben.

Ich bin nicht allein,

ich stehe nicht am Anfang,

sondern mitten in einem Strom

von Glaube und Zweifel,

von Hoffnung und Tranen.

Auf der anderen Seite des Spagats
sind die Fragen, die mich umtreiben,
ein Unbehagen,

dass kirchliche Tradition

und vor allem ihre Sprache

an Grenzen stol3en.

Dass da etwas nicht zusammenpasst,
die Sicherheit der kirchlichen Sprache,
ihr hoher Anspruch auf den einen,

und die Realitat des Menschen

auf der anderen Seite.

Ich nehme das gerne auf meine Kappe,
vielleicht bin ich der,

bei dem das nicht zusammenpasst,

ich kann und will mein Fragen

und mein Denken nicht einfach ausschalten.
Wie oft wird in diesen Tagen an Sterbebetten
um Wunder gefleht,

die ausbleiben.

Wie oft wird in diesen Tagen

einsam und elend gestorben,

wie viele Altere in Pflegeheimen,
dement und gebrechlich,

leiden unter der Isolation.



Wie kann ich da von der Gegenwart Gottes reden?
Bleibt mir angesichts der Massengraber in New York
nicht jedes Lobpreislied im Hals stecken?

Dass Gott Konig sei?

Kommt das nicht wie Hohn?

Nicht zu vergessen,

dass es neben Corona

auch noch unzéhlige andere Weisen gibt,

wie Menschen auf dieser Erde leiden und sterben:
die Kriegsopfer in Syrien,

Flichtlingslager in der Turkei,

in Libyen und in Griechenland,

Opfer mangelnder medizinischer Versorgung,

die Hungertoten weltweit,

das passt nicht zusammen

mit allzu vollmundigen Aussagen

von der Gegenwart und Flrsorge Gottes.

Bleibt in mir und ich in euch....

Ich bin der Weinstock, ihr seid die Reben....
Wenn ihr in mir bleibt

und meine Worte in euch bleiben,

werdet ihr bitten, was ihr wollt,

und es wird euch widerfahren.

Ein Bild, plastisch und beschaulich,

ahnlich beeindruckend,

wie das Bild vom Hirten.

Normalerweise!

Aber scharfer nachgedacht

auch ein abgrundiges Bild.

Kann eine Rebe am Weinstock bleiben?
Kann sie dafur etwas tun?

Und wenn es ihr schlecht geht,

ist sie dann daftr verantwortlich,

nicht mehr am Weinstock zu sein?

Hat sie dem Weingéartner einen Grund gegeben,
sie abzuschneiden?

Wenn ihr in mir bleibt

und meine Worte in euch bleiben,
sagt Jesus.

An diesem ,Wenn*

hangt so vieles fir uns Menschen!
Wer handelt hier?



Wer empfangt?
Wer hat Erfolg?
Wer scheitert?

Fragen Uber Fragen!

Dazu die grol3e Gefahr,

dass jedes dartiber reden

noch mehr Unklarheit bringt.

Die Grenze jeder kirchlichen Verktindigung!
Irgendwie habe ich

in diesen Tagen das Gefuhl,

dass wir eine neue Sprache brauchen,

als Kirche, als Gemeinde, als Glaubende.
Eine neue Sprache,

bescheiden, nicht vollmundig,

tastend, suchend,

ehrlich, ntchtern,

nicht fordernd,

eine neue Sprache,

die aber zugleich ihre Wurzeln

nicht vergisst und nicht verrat.

Denn in allem

denken und reden wir als Teil der Tradition.

Ich kann natUrlich anpredigen

gegen die Wirklichkeit,

gegen die Dunkelheit Hoffnungsbilder setzen,
gegen Verzweiflung Trost,

gegen Angst Geborgenheit.

Das ist alles erlaubt

und geboten,

dazu ist Glaube da,

dass er ein Widerwort ist,

eine Behauptung gegen das Augenscheinliche.
Wir sind Protestleute gegen den Tod,

hatte Christoph Blumhardt der Jiingere

uber uns Christen sagen kénnen.

Will heil3en:

den Tod kann ich nicht verleugnen,

aber ich kann die Stimme erheben,

und unsere Hoffnung hinausschreien

als ein Widerwort gegen die Macht des Todes.

Das alles darf ich tun und soll ich tun.



Was ich nicht tun darf:

aus Hoffnungsbildern ein Gefangnis machen,
ein Credendum,

etwas, was ich zu glauben habe,

ganz einfach, weil es mir vorgegeben ist,
weil es mir ein anderer befiehlt,

und sei es die kirchliche Tradition.

Der Mensch schopft Kraft aus dem Glauben,
der Hoffnung hervorbringt,

Glaube wachst aus Einsicht und Erfahrung,
nicht aus Zwang.

Glaube ist nicht ein ftr wahr halten,
sondern ein fur wahr werden.

Glaube ist nicht ein Endergebnis,

sondern ein Ausgangspunkt.

Ich lerne,

weil ich dabei Rickschlage erleide,

weil ich aufstehe

und von neuem beginnen.

Die kirchliche Tradition,

die religiése Erfahrung anderer,

ist immer nur eine Einladung,

den Weg des anderen mitzugehen,
niemals aber eine Vorschrift,

kein Zwang,

keine Wortwahl mit Verbindlichkeit.

Worte sind ein Transportmittel,
kein Zweck an sich.

Worte transportieren Einsichten,
Erfahrungen, Gedanken,

sie zwingen nicht,

sie laden ein,

offen zu sein fir das,

was mir diesen Worten begegnet,
es auf mich wirken zu lassen,
den Weg mitzugehen,

mich mitnehmen zu lassen,

wenn meine eigene Kraft nicht ausreicht.
Aber niemals so,

dass ich aus Gehorsam

und gegen meine innere Stimme
diese Worte fur wahr nehme,

weil es einer sagt,



der es wissen muss.
So funktioniert Glaube nicht.

Das Schlimmste,

was wir dem Bild Jesu

von Weinstock und Rebe antun kénnten,
ware einen Zwang daraus zu machen,
eine Voraussetzung,

einen Automatismus des Glaubens.
Das Bild Jesu ist voller Dynamik
und Lebendigkeit.

In ihm pulsiert Saft und Kraft!

Das ist es,

was Weinstock und Rebe verbindet:
Saft und Kraft!

Denn der Weinstock wurzelt tief,
sagen die Experten,

- ich bin kein Winzer.

Bis zu 20 m tief graben sich

seine Wurzeln ins Erdreich

und versorgen so die Reben

mit Wasser, Nahrstoffen,

all dem,

was am Ende dem guten Tropfen
seinen Charakter gibt.

Da ist ein Austausch,

sagt Jesus,

zwischen Weinstock und Rebe,

Saft und Kratft,

Lebenskratft,

der Weinstock erflllt seine Aufgabe,
indem er die Rebe versorgt,

die Rebe erflillt ihre Aufgabe,

indem sie Friichte tragt.

Aber damit beides méglich wird,
braucht es ein Zusammenspiel,
etwas das nicht von heute auf morgen geht,
das wohl auch Rickschlage erleidet.
Wie jedes Zusammenspiel

beruht auch dieses

auf Wohlwollen,

auf Teamfahigkeit,

auf Motivation,



und der Fahigkeit mit Ruckschlagen umzugehen.
So etwas kann man nicht befehlen,

man kann es sich schenken lassen.

So etwas kann man nicht erzwingen,

man kann es fordern.

Vor allem aber,

darin sind Menschen sehr sensibel,

erreichen wir es nicht

durch hohle Phrasen und Worthtlsen.

Darin ist uns Jesus Vorbild:

Er haut den Menschen,

denen er begegnet,

die judische Tradition nicht um die Ohren.

Er legt diese Tradition auch nicht einfach beiseite,
er bringt sie neu zur Sprache.

So wird aus Gesetz Evangelium,

aus Vorschrift frohe Botschatft.

Und ein Letztes:

Weder Weinstock noch Rebe

entscheiden Uber die Qualitat der Ernte!

Es ist Weingartner,

den Jesus hier mit seinem Vater im Himmel vergleicht.
Mir tut es gut,

dieses Urteil in seinen Handen gut aufgehoben zu wissen.
Kein Mensch urteilt GUber meine Friichte,

es ist allein Gottes Urteil.

Ich,

ein schwacher,

fehlerhafter, verzagter,

angstlicher und zweifelnder

Mensch,

eine krankliche Rebe mit kranklichen Friichten,

lege mein Leben in die Hande

dieses Weingartner.

Amen

Gebet fur Jubilate 2020 - VELKD
In dir bleiben,

Christus.

Die Kraft von dir empfangen.

Aus deiner Wurzel leben.



Aufnehmen und weiterreichen,

was du uns gibst.

Frucht bringen.

Christus, ohne dich kédnnen wir nichts tun.

Du gibst die Kratft.

Aus dir stromt sie.

Gib sie denen,

die mude sind,

die erschopft sind von Corona,

die sich aufreiben in der Sorge fir andere,
deren Mut aufgebraucht ist,

die sich furchten vor dem, was kommit.

Du bist die Wurzel, die tragt.

Erbarme dich.

Du bist der Friede.

Du beruhrst die Herzen.

Verwandle die Hartherzigen,

die Kriegsherren und

die Lugner.

Ihr Gift sei wirkungslos,

weil du ihre Opfer heilst.

Du bist das Gluck fur die Schwachen.
Erbarme dich.

Du bist die Liebe.

Du machst alles neu.

Du bleibst.

Bleib bei den Trauernden, Christus
und bei den Liebenden,

denn ohne dich verlieren sie sich.
Du Liebe,

sprich zu uns,

zu deiner Gemeinde

und zu deiner weltweiten Kirche.
Bleib bei uns.

Christus, ohne dich kénnen wir nichts tun.
Du bist der Weinstock.

Erbarme dich

heute und alle Tage, die kommen.
Amen.



Lied aus Taize:

Bonum est confidere in Domino,
Bonum sperare in Domino.

Es ist gut, auf Gott zu vertrauen,
es ist gut, auf Gott zu hoffen

Am E AmMGC
Bonum est confidere in Domino,

Dm G C G a Dm7 Em Am
bonum sperare in Do — mi - no.

Am E AmGC
Bonum est confidere in Domino,

Dm G C G a bm7 Em Am
bonum sperare in Do — mi - no.

Am E AmGC
Bonum est confidere in Domino,

Dm G C G a Dm7 Em Am
bonum sperare in Do — mi - no.



