Videoandacht am 24.05.2020

Liebe Gemeindeglieder,

liebe Zuschauerinnen und Zuschauer,

Den Abschied Jesu von seinen Jingern beschreibt der Sonntag Exaudi.
Seit seiner Himmelfahrt ist Jesus nicht mehr sichtbar bei ihnen. Es liegen
harte Tage vor ihnen. Doch Jesus lasst sie nicht allein. Auf andere Art
wird er ihnen nahe sein: in ihren Herzen, als nie versiegende Quelle der
Kraft. In einem neuen Geist werden sie Jesus erkennen. Das ist kein
Ersatz flr seine Anwesenheit, aber ein Trost. Und ganz sicher auch ein
Spiegel unserer Tage, die wir als unbestimmte Zeit des Wartens erleben.
Ein Warten mit offenem Ausgang. Vielleicht macht uns das ganz
besonders sensibel fur das Thema dieses Sonntags.

Liebe Gemeindeglieder,

31 Siehe, es kommt die Zeit, spricht der HERR, da will ich mit dem
Hause Israel und mit dem Hause Juda einen neuen Bund schlieR3en, 32
nicht wie der Bund gewesen ist, den ich mit ihren Vatern schloss, als ich
sie bei der Hand nahm, um sie aus Agyptenland zu fiihren, mein Bund,
den sie gebrochen haben, ob ich gleich ihr Herr war, spricht der HERR;
33 sondern das soll der Bund sein, den ich mit dem Hause Israel
schlie3en will nach dieser Zeit, spricht der HERR: Ich will mein Gesetz in
ihr Herz geben und in ihren Sinn schreiben, und sie sollen mein Volk
sein, und ich will ihr Gott sein. 34 Und es wird keiner den andern noch
ein Bruder den andern lehren und sagen: »Erkenne den HERRN«, denn
sie sollen mich alle erkennen, beide, Klein und Grof3, spricht der HERR,;
denn ich will ihnen ihre Missetat vergeben und ihrer Siinde nimmermehr
gedenken.

Jer 31,31-34

Liebe Gemeinde,

E-Learning und E-Teaching ist zurzeit in aller Munde,
die Schulerinnen und Schuler

bleiben virusbedingt zu Hause

und werden Uber das Internet unterrichtet.
Das gelingt manchmal erstaunlich gut
und manchmal mit Schwierigkeiten.

Wie immer im Leben!

Aber etwas hat sich dadurch verandert:
das Ziel des Unterrichts ist nicht mehr
zuerst die richtige Erkenntnis,



sondern das Wissen,

wie man zu dieser Erkenntnis kommt.

Im Zentrum steht also nicht das Ergebnis,
sondern der Weg dahin.

Das fallt vielen nicht leicht:

Lehrern, Schilern und Eltern.

Aber eigentlich ist diese Methode des Lernens
eine der altesten Uberhaupt.

Dem griechischen Philosophen Sokrates
wird nachgesagqt,

dass ihm der Weg zur Erkenntnis
wichtiger watr,

als das Ergebnis seiner Uberlegungen
mundgerecht zu prasentieren.

Und es wird keiner den andern

noch ein Bruder den andern lehren und sagen:
»Erkenne den HERRN,

denn sie sollen mich alle erkennen,
beide, Klein und Grol3, spricht der HERR.
Auch in religidsen Fragen scheint es
einen ldealzustand zu geben:

da gibt es dann keine Lehrer und Schiiler,
keine Experten und Laien,

keine Wissenden und Unwissenden,
wenn es um die Frage nach Gott geht!
Keiner wird dem anderen sagen:
Erkenne den Herrn!

Was ja heimlich beinhaltet,

dass der Sprechende

den Herrn schon erkannt hat

und der andere nicht.

Da gibt es keine Unterscheidung

von wahren Glaubigen und anderen,

von Frommen und Unfrommen,

von denen,

die auf dem richtigen Weg sind,

und jenen,

die den falschen Weg gehen.

Siehe, es kommt die Zeit, spricht der HERR —
und er arbeitet daran,

denn Gott méchte Gleichheit,

wenn es um Glauben geht,



wenn die Zeit kommt,

dann soll keiner mehr sich bristen,
er habe Gott besser verstanden

als ein anderer.

Denn das ist ein Grundubel

aller Religionen und Konfessionen,
dass hier ein sehr menschlicher Zug
von Besserwisserei gemischt mit Eitelkeit
dem Anderen, ja Andersglaubigen
den Besitz von Wahrheit abspricht,
selbstverstandlich mit der Annahme,
man selber sei im Besitz derselben.

Aber es kommt die Zeit, spricht der Herr,
da wird keiner den andern

noch ein Bruder den andern lehren und sagen:
»Erkenne den HERRN,

denn sie sollen mich alle erkennen,

beide, Klein und Grol3, spricht der HERR.
Raffinierte Worte des Herrn:

alle, beide,

klein und grof3,

nicht nur Kinder und Erwachsene,
sondern Regierte und Regierende,

Arme und Reiche,

die Kleinglaubigen

und die vermeintlich Gro3-Glaubigen,

die Unsicheren und die Frommen,

die Zweifler und die allzu Sicheren.

Eben klein und grol3:

da wird wohl manches durcheinandergeschuttelt werden,
die allzu Frommen und Sicheren werden erkennen,
dass sie sich getduscht haben,

die Zweifler und Unsicheren

werden erkennen,

dass Gott nicht auf AuRerlichkeiten achtet,
sondern ins Herz sieht,

und dass in jedem Zweifel,

in jeder Unsicherheit,

ein Funkchen Glaube steckt.

Woran ich zweifle,

worin ich mir nicht sicher bin,

das lasst mich doch nicht los,

auch der Zweifel hat einen Gegenstand,



zu dem ich ein lebendiges Verhaltnis habe.

Da wird mancher Streit zwischen

den Theologen und den Laien

ein Ende haben,

mancher vermeintliche Fachmann

wird gesenkten Hauptes von dannen ziehen.
Vom grof3en Theologen Karl Barth wird berichtet,
er habe bis ins hohe Alter seine Briefe

mit dem Kirzel stud. theol. Unterschrieben,
also Student der Theologie.

Der mit vielen Ehrendoktortiteln geehrte

und bedeutende Theologieprofessor

wollte damit ein Zeichen setzen,

wollte uns sagen:

in Fragen des Glaubens lernen wir nie aus

und sollten wir uns auch nie einer Sache zu sicher sein.

Es kommt aber die Zeit,

erfahren wir in unserem heutigen Predigttext,
da erkennen wir ihn alle,

grof3 und Klein,

nicht aus menschlicher Vernunft und Kraft,
sondern aus dem Handeln Gottes heraus:
denn ich will ihnen ihre Missetat vergeben
und ihrer Sinde nimmermehr gedenken.
Also keine menschlichen Versuche mehr,
das eigene Handeln zu rechtfertigen,

zu beschonigen,

das eigene Image zu pflegen,

sondern ein Leben,

das aus der Verséhnung Gottes lebt,

ein Glaube,

der Geschenk ist.

Heute ist das Sonntag Exaudi,

ein Scharnier zwischen Ostern, Himmelfahrt
und dem kommenden Sonntag,

dem Pfingstfest.

Ein Sonntag,

fur den in besonderer Weise qilt:

es kommt die Zeit!

Noch warten wir.

Vielleicht erleben wir in diesem Jahr



dieses Warten auf eine ganz besondere Weise:
Siehe, es kommt die Zeit, spricht der HERR.

In diesem Bewusstsein leben wir gerade:

wir warten, dass die Zeit kommt,

in der wir wieder miteinander unbeschwert feiern kbnnen,
miteinander essen gehen,

einander in den Armen liegen,

die Kinder in den Kindergarten willkommen heil3en
die Schilerinnen und Schiler in den Schulen,

die Alten in den Pflegeheimen

wieder sorglos Besuch erhalten kénnen,

und wir unser Gesicht nicht mehr

hinter einer Maske verstecken mussen.

Ganz so sollen wir auch warten

auf die Zeit des Herrn,

der uns sein Gesetz

ins Herz geben

und in unseren Sinn schreiben wird.

Noch ist sie nicht da, diese Zeit,

aber sie wird kommen.

Noch streiten Menschen Uber die richtige Erkenntnis,
noch haben manche Wahrheit gepachtet,

noch gibt es geistlichen Hochmut,

gibt es religiose Lehrer und Schiler,

noch gibt es Streit zwischen den Konfessionen

und Religionen.

Die allzu Sicheren,

jene im Besitz der Wahrheit

richten Schaden an.

Sie machen jeden Dialog unmaoglich.

Sie verweigern das Eingestandnis,

dass alle Konfession und Religion

ein sehr menschliches Phanomen ist,

ein Konstrukt,

von Menschenhand gemacht,

von Menschenhirnen und Menschenherzen ersonnen.
Aber Menschenhirne sind fehlerhatft,

und Menschenherzen manchmal kalt und hart wie Stein.

Was ware,

wenn wir gerade zu Pfingsten

entdecken wirden,

dass in jedem menschlichen Tun und Glauben



Spuren des Gottlichen zu finden sind,
die Handschrift Gottes,

und das nicht in groRen Gedanken
und mit gepachteter Wahrheit,
sondern im ganz Alltaglichen,

den kleinen Zeichen des Gottvertrauens,
ebenso wie in Fragen des Zweifels,
iIm Tun des Richtigen

und in unseren Fehlern.

Wir sind Menschen,

schillernd,

mit vielen Facetten,

zu wunderbaren Dingen fahig,

und ebenso zu grausamen Taten,
voller Ehrlichkeit

und voller Luge,

voller Starke

und voller Schwache,

das sind wir:

Menschen, wie du und ich.

Mensch sind wir an erster Stelle,

und das ohne religiése oder konfessionelle Etiketten,
sondern ganz einfach Menschen,

die nach Gott fragen,

jeder auf seine Weise

und im Kontext seiner Kultur,

aber eben doch alle verbunden

als Menschen.

Vielleicht fallt uns das in diesen Tagen ganz besonders auf:
die Pandemie kennt keine Grenzen,

keine Kontinente,

sie macht keine kulturellen

und keine religibsen Unterschiede,

sie ist allgegenwartig.

Sie macht aus einer zugegebenermalien
zerstrittenen Menschheitsfamilie

eine Schicksalsgemeinschatt,

unabhangig von Religionen,

Konfessionen und Kulturen.

Viel gro3er ist da der Unterschied
zwischen Arm und Reich,
und die Frage,



ob das Gesundheitssystem
des Landes, in dem ich lebe,
auch den Armen Schutz bietet oder nicht.

Bitte glauben Sie nicht,

dass ich die Pandemie schonreden mochte,
ihr einen padagogischen Sinn andichten mdchte.
Im Gegenteil:

ihre negativen Seiten,

die Bedrohung des Lebens,

die Vereinsamung,

die Stérung zwischenmenschlicher Kontakte,
das alles wiegt schwer!

Viele Menschen leiden,

und es gibt nichts,

was wir uns mehr winschen,

als ein Ende dieser Durststrecke.

Ich kann nur sensibel werden

fur den anderen,

die Menschen um mich,

und fur jene,

die anderswo auf dieser Erde leiden.

Das verbindet mich mit Ihnen,

und macht mich bescheiden,

mit meinem vermeintlichen Besitz von Wahrheit.
und meiner Rechthaberei.

Mir bleibt nur der Wunsch,

dass wir bei allem Warten

nicht jenen aus dem Blick verlieren,

der sein Gesetz in unser Herz geben
und in unseren Sinn schreiben méchte,
indem er uns unsere Missetat vergeben
und unserer Stinde nimmermehr gedenken mdchte.
Dieser Gott handelt,

ich werde beschenkt,

nicht umgekehrt,

darauf vertraue ich.

Amen

Allgegenwartiger Gott,



du bist uns verborgen,

denn wir verbergen uns vor dir.
Du bist uns fern,

denn wir fliehen dich.

Wer darf dich erkennen?

Komm zu uns und 6ffne unsere Sinne,
dass wir dich spiren,

wie du wirkst und Leben schaffst

in uns

und unter uns und in allem,

was wir sehen und hdren und erfahren.

Wir bitten dich um dein Erscheinen,

wo du fern zu sein scheinst,

bei denen, die vereinsamen und verdammern

in Krankenhausern und Pflegeheimen,

die sich vergessen fiihlen,

die Zuneigung vermissen

und nicht mehr an deine und unsere Nahe glauben kénnen.
Wir rufen:

Herr, erbarme dich.

Wir bitten dich um dein Erscheinen,

wo du zu fehlen scheinst,

bei denen, derer Lebensperspektiven bedroht sind,
bei denen, die kalt und leer geworden sind

und verschlossen in ihren engen Kreisen,

bei denen,

die nur noch weg wollen und nicht wissen wohin.
Wir rufen:

Herr, erbarme dich.

Wir bitten dich um dein Erscheinen,

wo du dich zu entziehen scheinst,

bei denen, die Angst haben vor der Zukunft,
bei denen, die nicht glauben kénnen

an deinen Weg mit uns,

bei denen, die Reichtum oder Rasse,
technisches Vermdgen

oder den vermeintlich unentwegten Fortschritt
an deine Stelle setzen.

Wir rufen:

Herr, erbarme dich.



Wir bitten dich um dein Erscheinen,

wo du fern zu sein scheinst,

in unserer Verworrenheit,

die wir das Nachste, deine Nahe nicht sehen,

die wir nicht spuren kdnnen,

wie du dich unentwegt nach uns sehnst und uns suchst.
Wir rufen:

Herr, erbarme dich.

Allgegenwartiger Gott,

du bist uns verborgen,

denn wir verbergen uns vor dir.

Wo der Himmel verschlossen scheint und die Hoffnung verwent,
sei du uns der Weg ins Offene.

Amen.

Ins Wasser fallt ein Stein

1. Ins Wasser féllt ein Stein, / ganz heimlich, still und leise, / und ist er
noch so klein, / er zieht doch weite Kreise. / Wo Gottes grol3e Liebe / in
einen Menschen féllt, / da wirkt sie fort, / in Tat und Wort, / hinaus in
unsre Welt.

2. Ein Funke, kaum zu sehn, / entfacht doch helle Flammen; / und die im
Dunkeln stehn, / die ruft der Schein zusammen. / Wo Gottes grol3e Liebe
/ in einem Menschen brennt, / da wird die Welt vom Licht erhellt, / da
bleibt nichts, was uns trennt.

3. Nimm Gottes Liebe an! / Du brauchst dich nicht allein zu muhn, / denn
seine Liebe kann / in deinem Leben Kreise ziehn. / Und fillt sie erst dein
Leben / und setzt sie dich in Brand, / gehst du hinaus, teilst Liebe aus, /
denn Gott fullt dir die Hand.



